
310

 Das aktuelle 
theologische Buch

◆ Polak, Regina: Migration, Flucht und Reli-
gion. Praktisch-theologische Beiträge. Band 
1: Grundlagen. Matthias Grünewald Verlag, 
Ostfi ldern 2017. (285) Kart. Euro 28.00 (D) / 
Euro 28,80 (A) / CHF 28,54. ISBN 978-3-7867-
3088-0.

◆ Polak, Regina: Migration, Flucht und Re-
ligion. Praktisch-theologische Beiträge. 
Band 2: Durchführungen und Konsequen-
zen. Matthias Grünewald Verlag, Ostfi ldern 
2017. (334) Kart. Euro 32,00 (D) / Euro 32,90 
(A) / CHF 32,62. ISBN 978-3-7867-3104-7.

Religion ist – keineswegs nur aus theologischer 

Perspektive – ein bedeutender Faktor der Mi-

gration. Die Einwanderung von Menschen, 

die einer anderen Religion angehören als die 

meisten Menschen des Ziellandes, führt eben-

so zu Irritationen und Verwerfungen wie die 

Orientierungen und Gewohnheiten von Mi-

grationsgemeinden der gleichen Religion oder 

Konfession. In Deutschland hat sich mit den 

„Patriotischen Europäern gegen die Islami-

sierung Europas (PEGIDA)“ eine islamfeind-

liche Organisation bzw. Bewegung etabliert. 

In Österreich werden mit dem am 1. Oktober 

2017 in Kraft getretenen „Gesichtsverschleie-

rungsverbot“ (im Zusammenhang mit einem 

„Integrationsge setz“) religiöse Bekleidungs-

traditionen des Islam rechtlich sanktioniert; 

Frauen mit Niqab dürfen sich nicht mehr in der 

Öffentlichkeit bewegen. Häufig überlappen sich 

die Themen „Migration“ und „Religion“, mit-

unter auch die entsprechenden Politikfelder: 

Eigentlich religionspolitische Fragen werden 

dann als Teil der Einwanderungs- oder Inte-

grationspolitik verhandelt, so im Fall der Ver-

schleierungs- oder Bedeckungsverbote. 

Regina Polak setzt sich in zwei Bänden mit 

dem Zusammenhang von „Migration, Flucht 

und Religion“ auseinander. Sie wählt einen 

dezidiert praktisch-theologischen Zugang und 

unterscheidet „Grundlagen“ im ersten Band 

von „Durchführungen und Konsequenzen“ im 

zweiten Band. Es handelt sich um eine Samm-

lung von Aufsätzen, die im zurückliegenden 

Jahrzehnt publiziert wurden; teilweise wurden 

diese Aufsätze mehr oder weniger deutlich 

modifiziert und ergänzt oder mit einordnenden 

Vorbemerkungen versehen.

Die Bände enthalten – da es sich um eine 

Aufsatzsammlung handelt: an mehreren Stel-len 

– ausführliche und unterschiedlich akzentuierte 

beschreibende Zugänge zum Phänomen der 

Migration. Grundsätzlich wird Migration weit 

definiert (vgl. etwa Bd. I, 47–  61), umfasst also 

„räumliche Mobilität, dauerhafte Aus- und Ein-

wanderung, zirkuläre Migrationsformen wie 

Pendel- und Saisonarbeit, […] Wanderungen im 

Lebenszyklus und Formen unfreiwilliger Migra-

tion wie Flucht und Asyl“, verschiedene Formen 

von Arbeitsmigration, Familiennachzug und 

Formen „irregulärer bzw. nicht dokumentierter 

Migration“ (Bd. I, 49). Wichtig sind auch die 

vielfältigen und häufig schwierig zu bestimmen-

den Motive für Migration. „Sie liegen zwischen 

den Polen der persönlichen Autonomie und des 

strukturellen Zwanges: zwischen individueller 

Entscheidung und dem Druck systemischer 

Logiken durch Herrschaft oder Gewalt, die Mi-

gration erzwingen.“ (Bd. I, 49)

Theologisch fasst Polak Migration als „Zei-

chen der Zeit“ und „locus theologicus“. Mit dem 

Motiv der „Zeichen der Zeit“ liest die Autorin 

„die gegenwärtigen Migrationen […] in einer 

heilsgeschichtlichen Perspektive“ (Bd. I, 37), 

die vom Zweiten Vaticanum inspiriert und ge-

leitet sind (vgl. auch Bd. I, 65 – 69; Bd. I, 98 –101; 

Bd. II, 188 – 207; Bd. II, 229 – 235 etc.). Polak 

präzisiert dieses Motiv mit Bezügen zu Marie-

Dominique Chenu, Hans-Joachim Sander und 

Giuseppe Ruggieri (Bd. I, 65 – 69) und scheut 

dabei nicht die Zuspitzung: „Zeichen der Zeit“ 

bergen „immer auch die Möglichkeit, dem Zu- 

und Anspruch Gottes, der diese begleitet, zu 

verweigern. Die aktuellen ‚Antworten‘ auf Mi-

gration – Rassismus und Abschottung – kön-

nen theologisch in diesem Licht auch als ‚Nein‘ 

zu Gottes Anruf verstanden werden“. Insofern 

begegne die Menschheit in der Migration als 

„Zeichen der Zeit“ auch dem Gericht, der Kon-

frontation mit der Sünde und dem Aufruf zur 

Umkehr. „Erst dann kann die angebotene Gna-

de wirksam werden.“ (Bd. I, 66) Polak versteht 

„Zeichen der Zeit“ als loci theologici (Bd. I, 69). 

Loci theologici sind traditionell Quellen religiö-

ser bzw. theologischer Erkenntnis. Dazu wird 

ThPQ 166 (2018),310 –312



311

die Heilige Schrift ebenso gezählt wie – je nach 

theologischer Positionierung – die apostolische 

und patristische Tradition, die Lehre der Kirche 

bzw. der Konzilien, die scholastische Theologie, 

ferner auch die natürliche Vernunft oder – etwa 

bei Melchior Cano, auf den sich Polak bezieht – 

die Geschichte. Zwar bleibt es schwierig, „Zei-

chen der Zeit“ zu erkennen. Wenn es aber 

gelingt, Migration als „Zeichen der Zeit“ zu 

bestimmen, kann – oder muss –  sie „als theo-

logiegenerierender locus“ wahrgenommen wer-

den (Bd. I, 71, vgl. ebd. 69  –73). „Die Rangord-

nung der loci theologici wird damit in formaler 

Hinsicht keinesfalls relativiert. Sie werden aber 

in eine neue Relation zueinander gebracht – in 

dem Bewusstsein, dass alle loci nur Menschen-

wort sind und in Differenz zum Wort Gottes 

stehen.“ (Bd. I, 70) Aus praktisch-theologischer 

Perspektive folgt daraus, dass Migration nicht 

„bloß ein Anwendungsfall“ der Theologie ist; 

vielmehr muss Migration „in ihrem genuinen 

Beitrag für theologische Erkenntnisgewinnung 

gewürdigt und zur Geltung gebracht werden“ 

(Bd. I, 72). Es liegt auf der Hand, dass aus diesem 

theologischen Zugang zum Phänomen der Mi-

gration gravierende Anfragen an Theologie und 

Kirche resultieren, die hier nur angedeutet wer-

den können: Wie spricht Theologie über oder 

mit Menschen mit Migrationsgeschichte? Wie 

kann deren Erfahrung methodisch angemessen 

in die wissenschaftliche Reflexion aufgenom-

men werden? Wie können Personen mit Mi-

grationserfahrung zu Subjekten der Theologie 

werden, die eigene Theologien entwickeln? Wie 

kann eine Theologie der Migration entwickelt 

werden, ohne in Stereotype zu verfallen? Inwie-

weit haben Menschen mit Migrationsgeschichte 

mit ihren unterschiedlichen Prägungen Teil an 

der kirchlichen Wirklichkeit? Wie zeigt sich 

Gotteserfahrung in Migrationserfahrung? (Vgl. 

Bd. I, 79 f.)

Letztlich sind es genau diese Fragen, denen 

Polak in ihren beiden Bänden nachgeht, und 

dabei ein enormes Spektrum aktuell virulenter 

Fragen thematisiert. Dazu gehören auch Überle-

gungen zu „Migration und Katholizität“ (Bd. II, 

111–176), zur Herausforderung, die religiöse 

Diversität für die katholische Kirche darstellt 

(etwa 83  –110), und (empirisch gesättigte) pas-

toraltheologische Reflexionen zum Phänomen 

der „Migrationsgemeinde“ (Bd. I, 161–  201; vgl. 

auch Bd. I, 203 – 274). Ein – gerade im Span-

nungsfeld von Theorie und Praxis – wichtiges 

Begriffspaar ist für Polak Divergenz und Convi-

venz, das, wie Polak formuliert, „ein Modell auf 

der Mesoebene“ (Bd. II, 44 f.) der Gesellschaft 

ist. „Denn es sind die ethnischen, gesellschafts-

politisch, sozial oder kulturell aktiven sowie re-

ligiösen Gemeinschaften, in denen Zusammen-

leben konkret im Alltag erprobt wird.“ (Bd. II, 

45) Normativ schließt Polak an das – nicht 

systemtheoretisch, sondern im Sinne der Un-

gleichheitsforschung verstandene – Konzept 

der Inklusion an, das sich gegen die „Vorstel-

lung einer Gesellschaft, der eine Gruppe von 

Ausgegrenzten gegenübersteht, die dann ein-

gegliedert werden muss“, wendet (Bd. II, 42). 

Vielmehr werden die „sogenannten exkludier-

ten […] als Teil der Gesellschaft verstanden, in 

der In- und Exklusionsprozesse stattfinden.“ 

(Bd. II, 43)

Das von Polak im Anschluss an Theo Sun-

dermeier vorgeschlagene, aus Lateinamerika 

stammende Convivenz-Modell – und damit 

logischerweise auch das in den beiden Bänden 

damit eng verbundene Inklusionsmodell – „ist 

kein rechtliches, politisches oder ökonomisches 

Modell. Diese Dimensionen wären für den 

europäischen Kontext weiterzudenken.“ (Bd. II, 

45) Aber das geschieht in den Bänden kaum – 

und daraus ist vielleicht eine kritische Rück-

frage abzuleiten: Politik und Staat kommen im 

Zusammenhang von Migration, Flucht und 

Religion wenig in den Blick; und wenn doch, 

dann mitunter versehen mit einer Konnotation 

des Verdachts der intendierten Durchsetzung 

kultureller und ethnischer Homogenität (vgl. 

z. B. Bd. I, 57–  61). Das leuchtet nur zum Teil 

ein. Polak fordert – natürlich zu Recht – eine 

Entkoppelung der „Vorstellungen von Politik, 

Staat und Nation“ einerseits „von ethnischer 

Homogenität und kultureller Assimilierung“ 

andererseits (Bd. I, 38). Tatsächlich aber ist 

gerade diese Entkoppelung konstitutiv für den 

modernen Staat, der als säkularer Verfassungs-

staat eben nicht ein kulturelles Deutungsmuster 

implementiert, sondern mit dem Recht ein 

Koordinatensystem der Freiheit absichert, in 

dem Menschen unbeschadet ihrer Herkunft 

und gemäß ihrer je eigenen Weltanschauung 

Das aktuelle theologische Buch



312

ihre Lebenspläne verwirklichen können. Wo, 

wenn nicht im Nationalstaat, könnte derzeit das 

Menschenrecht auf Asyl gewährleistet werden? 

Wo, wenn nicht im modernen Staat, kann ein 

Einwanderungsrecht entwickelt und eine ela-

borierte Einwanderungspolitik verwirklicht 

werden? Wo, wenn nicht in den Grenzen eines 

Rechtsstaats, können Migrantinnen und Mi-

granten faire Verfahren und Rechtssicherheit 

vorfinden? Wo, wenn nicht im modernen Ver-

fassungsstaat, können Angehörige unterschied-

licher Ethnien, Religionen und Weltanschau-

ungen Spielräume der Freiheit finden, in denen 

sie nach ihrer Fasson selig werden? Wo, wenn 

nicht im liberalen Rechtsstaat, kann – auch im 

Sinne des Inklusionskonzepts – ein mit ent-

sprechenden Rechtsansprüchen versehenes Zu-

sammenleben in Diversität und ein pluralisti-

sches Gesellschaftsmodell verwirklicht werden? 

Und wo, wenn nicht innerhalb von modernen 

Sozialstaaten, kann ein effektiver sozialer Aus-

gleich und soziale Unterstützung für benachtei-

ligte Menschen und Personengruppen realisiert 

werden? Auch wenn all dies natürlich nicht 

immer zufriedenstellend gelingt (und gerade 

weil es durch die verschiedenen populistischen 

sowie xenophoben und vor allem islamfeind-

lichen Tendenzen zunehmend gefährdet wird), 

ist diese politische Dimension wohl doch kon-

stitutiv für eine praktisch-theologische Refle-

xion auf Migration, Flucht und Religion. Auch 

die – im besten Fall – inklusiv wirksame „Meso-

ebene der Gesellschaft“ ist ja auf den liberalen 

Rechtsstaat existenziell angewiesen. Im Grunde 

müsste man den säkularen Verfassungsstaat, 

der weltanschaulichen, religiösen, kulturellen 

und ethnischen Pluralismus gewährleistet, im 

Sinne des Zweiten Vatikanischen Konzils – ge-

mäß Gaudium et spes und Dignitatis humanae 

– als „Zeichen der Zeit“, wenn nicht sogar als 

locus theologicus, würdigen und gewänne damit 

einen robusten politisch-theologischen Zugriff 

auf die aktuellen Herausforderungen von Mi-

gration und Religion.

Eine zweite kritische Anmerkung bezieht 

sich auf die – anscheinend für Verlage attrak-

tive – editorische Praxis der Wiederveröffent-

lichung von Aufsätzen in Buchform. Angesichts 

der doch recht häufigen Wiederholungen ähn-

licher Ausführungen (Zeichen der Zeit, locus 

theologicus, Divergenz und Convivenz, Mi-

grationsdefinitionen etc.) drängt sich beim 

Lesen irgendwann der Eindruck auf, dass es 

besser gewesen wäre, das Material nicht als 

(zweibändige) Aufsatzsammlung zu veröffent-

lichen, sondern zu einer (einbändigen) Mono-

grafie zu verarbeiten. Dann hätten auch über-

raschende Zuordnungen (Warum etwa findet 

sich der Bericht über eine empirische Studie zu 

einer Wiener Migrationsgemeinde im „Grund-

lagen“-Band? Warum finden sich viele der für 

Polaks migrationssensible Theologie gewiss 

grundlegenden Überlegungen zu Inklusion, Di-

vergenz und Convivenz im „Durchführungen 

und Konsequenzen“-Band?) vermieden werden 

können und es wäre eine größere systematische 

Geschlossenheit möglich gewesen. Schließlich: 

Dass auf den wenigen Seiten der neu geschrie-

benen Einleitungen (Bd. I, 19 – 25; Bd. II, 15  –18) 

kurios viele Fehler unterlaufen (vgl. etwa Bd. II, 

16), wirft kein gutes Licht auf das Lektorat der 

im Grünewald-Verlag erschienenen Bände.

Derartiges nimmt freilich nur marginalen 

Raum ein in der Gesamtsicht auf die beiden 

wichtigen Bände von Regina Polak, die sich 

nicht zuletzt gerade dadurch auszeichnen, 

dass sie nicht nur den wissenschaftlich-theo-

logischen Diskurs bereichern, sondern auch für 

mit der Migrationsthematik befasste Praktike-

rinnen und Praktiker wertvolle Anregungen 

bereithalten – und auch in dieser Hinsicht 

eine beispielhafte Verknüpfung von Praxis und 

Theorie bieten.

Linz Christian Spieß

Das aktuelle theologische Buch




